IIs ont été assassinés en toute « 1égalité » niés dans leur humanité et leurs assassins crurent
pouvoir effacer leurs meurtres sans laisser de traces.
Mais les traces invisibles sont les plus tenaces car nous les rendons nous-mémes visibles.
En nous sont nos ancétres; dans notre ADN leur histoire est inscrite et notre présent,
personnel comme collectif, est imprégné de leurs temps.

Ceux qu’ici nous rappelons n’ont pas seulement connu un destin personnel tragique. Ils ont
été les témoins-victimes d’'un « crime contre ’humanité », de 'invention d’'une « solution
finale » de I'humain. En ce sens nous sommes tous des survivants, toutes les générations
européennes d’apres ont a reconnaitre qu’elles sont concernées. Car a la naissance peut
désormais étre associé la possibilité d’étre exterminé ou d’exterminer.

En ces pavés mémoriels cette question des générations est particulierement visible. Est-ce
un hasard qu'il ait fallu 75 ans pour qu’apparaisse ici clairement I’effacement concomitant
de trois générations? 75 ans, I'équivalent de trois générations justement? Celle des
grands-parents, des parents, des enfants ; celle de grand-mere Jeanne, de sa fille Yvonne et
son gendre Louis, de leurs enfants Jean-Paul, Armand Simone.

Trois générations pour que puisse s’'inscrire dans l'espace public le nom de ceux qui
n'eurent aucune matzevah, puisqu’au-dela de leur assassinat, il fut tenté d’effacer qu'’ils
avaient un jour existé. Et leur souvenir ici marqué, montre qu’« ici habitaient », ceux a la
suite desquels nous vivons et que sur ce méme trottoir marchaient ceux dans les pas
desquels nous marchons.

Trois générations pour bien voir que cette histoire nous regarde et que pour mieux avancer
et moins trébucher nous avons a y voir de plus pres.

C'est paradoxalement ce que ces « Stolperstein», pierres d’achoppement, disent et
montrent.

Incrustés, posés sur un socle profondément ancrés dans le sol ces noms : Loeb, Bloch, Lévy,
portent une longue histoire liée a cette ville, a cette région, a ces villages alsaciens ou les
juifs sont présents depuis des siécles et cette famille depuis des générations.

Stolperstein, un mot allemand qui ne vise pas la réparation, mais la remémoration ; que
soit vu ce qui fut et parfois tu. Que soient entendu ce qu'’ici on lit : qu’ils furent assassinés
d’étre « nés » ; assassinés d’étre ainsi nommés : Lévy, Bloch, Loeb notamment.

Que soit vu ce qu’ici on entend pas a pas et qui a chaque pas s’entend la : le son d’un burin,
d’un poin¢on qu’'une main tient pour inscrire I’humain.

Quand j’ai vu a Berlin, la main de Mickael Friedrichs-Friedlander, marteler sur la plaque de
laiton, les lettres d'un étre, celles de Jeanne Bloch et que j'entendais - dans ce geste qu’a
chaque Stolperstein il fait - rappeler I'exigence du souvenir, en écho s’est imposé a moi
celui-ci qu’avait raconté papa :

Ici, a Strasbourg en septembre 1938 apres Munich des autonomistes alsaciens pronazis ont
brisé les vitrines des magasins appartenant a des personnes juives de la ville et cassé
également les plaques de médecins juifs dont peut-étre celle du pere de papa et de Nicole.
Cette plaque de médecin était-elle en laiton? Au marteau qui brisa l'une répond le
martelement de noms. Appelle a se souvenir de ne pas oublier ce qui est arrivé ici, ici
comme presque partout dans I'Europe que l'on croyait civilisée. Rappelle qu'on se
souvienne de la fragilité de I'humanité et qu’ici vivaient des parents et des enfants tués
parce qu’ils étaient nés. Des parents et des enfants qui nous ressemblent et nous
rassemblent ici.

Nous rassemblent ici : belle victoire de la vie !

Puisqu’en ce 1¢r mai 2019, 75 ans apres, depuis sa plaque du souvenir, nous pouvons
entendre Jeanne, notre ancétre commun, nous raconter sa vie; dire a ses descendants
jusqu’a la 6em génération a présent, quelle fut sa vie et comment elle finit le 1 mai 1944.

Pascale LEMLER (1¢ mai 2019)



